44

Cuadernos Fronterizos

Afo 21, Num. 65 (septiembre-diciembre, 2025): pp. 44-47. E-ISSN: 2594-0422, P-ISSN: 2007-1248
Recepcion: 28-07-2025 Aceptacion: 03-11-2025
DOT: http://dx.doi.org/10.20983/cuadfront.2025.65.10

La plasticidad del lenguaje: entre
filosofia y neurociencia

Isabel Passalacqua Olivera
Universidad Autonoma Ciudad Juarez
ORCID: 0000-0002-6817-1856

EN LOS ULTIMOS ANOS, EL CONCEPTO DE PLASTICIDAD HA GANADO TERRENO en multi-
ples disciplinas. La neurociencia ha demostrado que el cerebro humano no es una
estructura rigida, sino un 6rgano dinamico capaz de reorganizarse a lo largo de
la vida. Esta plasticidad neuronal constituye una de las caracteristicas mas fas-
cinantes del sistema nervioso. Sin embargo, esta nocion no surge Unicamente en
los laboratorios; posee también una rica historia filosofica donde ha servido para
pensar al ser humano como un ente inacabado, abierto a la transformacion. Entre
la ciencia del cerebro y la tradicion filosofica, se ha tejido un dialogo que plantea
una pregunta fundamental: ;Como se relacionan el lenguaje, la conciencia y la ca-
pacidad de transformacion?

Durante décadas se creyo que, tras la infancia, el cerebro quedaba practica-
mente fijo y las lesiones neurologicas eran irreversibles. Investigaciones recientes
han demostrado lo contrario: el cerebro adulto es capaz de aprender, regenerar
conexiones, adaptarse a nuevos contextos e incluso reinventarse.

Nazareth Castellanos, una de las voces mas relevantes en neurociencia actual,
insiste en comprender el cerebro desde una perspectiva integral que incluya el
cuerpo, la emocion y la experiencia. Para ella, estudiar la actividad cerebral debe
abrirse a una comprension mas amplia del ser humano. Castellanos explora como
practicas como la respiracion consciente, la postura corporal o la meditacion pue-
den modificar estructuras cerebrales, afectando la atencion, la memoria y las emo-
ciones. Estas transformaciones implican una reconfiguracion profunda del modo
en que habitamos el mundo.

El concepto de plasticidad tiene un recorrido filosofico que enriquece su sen-
tido. Georg Wilhelm Friedrich Hegel lo empled para describir el modo en que la
autoconciencia se forma y transforma en su contacto con el mundo. En su Feno-



menologia del espiritu, propone que el
sujeto no es algo dado, sino el resul-
tado de un proceso historico de auto-
constitucion: nos hacemos a nosotros
mismos a través del trabajo, el deseo,
la luchay el reconocimiento.

Este sentido filosofico ha sido re-
tomado por Catherine Malabou, quien
haleidoaHegelalaluzdelaneurocien-
cia. En El porvenir de Hegel, la fildsofa
francesa plantea que el pensamiento
hegeliano contiene ya una intuicion de
lo que hoy la ciencia confirma: somos
seres plasticos, capaces de cambiar,
adaptarnos, resistir y reinventarnos.
Malabou va mas alla: la plasticidad no
es solo capacidad de recibir forma o
modificarse, sino también de dar for-
ma y, ocasionalmente, de romper. Esta
"plasticidad destructiva" implica que
no todo cambio es positivo; hay trans-
formaciones que fracturan y desesta-
bilizan la continuidad del yo.

Uno de los espacios donde esta
doble transformacion —biologica y sim-
bolica— se vuelve evidente es el lengua-
je. Hablar, escuchar, escribir o aprender
una nueva lengua no son actos neutra-
les. Cada palabra pronunciada activa
circuitos neuronales que se refuerzan
con la repeticion. Aprender nuevas for-
mas de nombrar el mundo implica mo-
dificar patrones cerebrales y abrir nue-
vas posibilidades de pensamiento.

Pero el cerebro también es trans-
formado por el lenguaje. Esta relacion
bidireccional es central en la propues-
ta de Malabou. Al hablar de plasticidad
del lenguaje, no se refiere Gnicamente
a su capacidad de cambiar a lo largo

del tiempo, sino a su poder de mode-
lar la conciencia. El lenguaje moldea
nuestras categorias, organiza la ex-
periencia, configura lo que podemos
pensary sentir.

Desde esta perspectiva, el len-
guaje no es simplemente un instru-
mento para comunicar pensamientos
ya formados, sino una matriz de pen-
samiento en si misma. La estructura de
la lengua condiciona la manera en que
percibimos y nos relacionamos con
el mundo. Esta idea cobra nueva vida
cuando se la pone en dialogo con la
neuroplasticidad: nuestras redes neu-
ronales se modifican con signos, meta-
foras y narrativas, ademas de los esti-
mulos sensoriales.

El lenguaje forma parte de los
procesos cognitivos que nos permiten
interpretar tanto el mundo exterior
como nuestras experiencias internas.
En sus Lecciones de estética, Hegel
sostiene que existe una mediacion en-
tre la percepcion sensorial y el entor-
no, pero también entre esa percepcion
y nuestra realidad interior. Esta idea
abre la puerta a una comprension mas
amplia del lenguaje: no solo como he-
rramienta descriptiva, sino como me-
dio para expresar lo intangible, lo abs-
tracto e incluso lo ficticio.

Desde la perspectiva hegeliana,
el ser humano es un ser historico.
Cada individuo porta en su concien-
clauna memoriaviva del conocimien-
to acumulado por la humanidad. El
lenguaje es vehiculo de esa historia.
Aprender una lengua no implica so-
lamente dominar su gramatica, sino

45



46

también apropiarse de su dimension
semantica, cargada de sentido his-
torico y cultural. Asi, el lenguaje se
explica desde una estructura biolo-
gica e historica: es el resultado de la
interaccion entre nuestra biologia y
la conciencia colectiva construida a
lo largo del tiempo.

Hegel distingue entre el indivi-
duo "en si" que posee una potencia-
lidad, y el individuo "para si", que ha
adquirido conciencia de su ser. Del
mismo modo, el lenguaje tiene una
dimension "en si" —como sistema es-
tructurado—, pero requiere de un pro-
ceso de concienciacion para transfor-
marse en lenguaje "para si", es decir,
en lenguaje vivido y comprendido.

Este proceso esta estrechamen-
te ligado a la plasticidad cerebral.
Los estudios actuales han demos-
trado que las estructuras neuronales
son maleables: aprenden, se reorga-
nizan y evolucionan con la experien-
cia. Esta plasticidad permite que el
lenguaje no Unicamente se adquiera,
sino que se transforme con nosotros.

En este marco, la semantica re-
quiere mas tiempo y madurez para
ser asimilada que otras dimensiones
como la sintaxis o la morfologia. Esto
se observa en el aprendizaje de len-
guas extranjeras: mientras los ninos
pueden aprender dos idiomas simul-
taneamente, el desarrollo tiende a
ser mas lento comparado con quie-
nes aprenden una sola lengua.

Uno de los aportes mas impor-
tantes de esta convergencia entre filo-
sofiay neurociencia es que rompe con

las dicotomias tradicionales: ya no se
trata de oponer naturaleza y cultura,
cerebroy lenguaje, cuerpoy mente. Se
propone un modelo integrador donde
las dimensiones biologicas, simbo-
licas y afectivas se entrelazan en un
mismo proceso de subjetivacion.

Hablar de la plasticidad del len-
guaje no es una metafora, sino una
afirmacion con implicaciones concre-
tas: lo que decimos, como lo decimos,
con qué palabras nos narramos, im-
pacta directamente en la configura-
cion de nuestras redes neuronales. A
la vez, las experiencias vividas dejan
huellas tanto en la memoria biologica
como en el discurso.

Esta mirada exige una reformu-
lacion profunda de muchas practicas
educativas, terapéuticas y politicas. Si
el lenguaje no solo expresa lo que so-
mos, sino que participa activamente
en nuestra formacion, entonces no da
lo mismo qué palabras usamos para
nombrarnos, para hablar de otros, para
Imaginar el futuro.

En este contexto, la escucha ad-
quiere un valor especial. Escuchar es
mas que una accion pasiva: es un acto
que implica apertura, atencion y dis-
ponibilidad. La plasticidad es una pro-
piedad del cerebro, pero tambiéen una
actitud existencial: estar dispuesto a
dejarse afectar.

El lenguaje definido como forma
de corporalidad, organismo vivo, debe
ser distinguido de la nocion saussuria-
na del lenguaje como estructura. Esto
rompe la idea mecanicista del lenguaje.
El lenguaje visto como un cuerpo que



todos hemos construido biologica e
historicamente. Todo esta integrado en
el lenguaje de manera plastica: conoci-
mientos, significados. Esta integracion
hace posible que podamos articularnos
con el pasado, el presente y el futuro.
Lo que emerge de este cruce no
es una sintesis definitiva, es una in-
vitacion a pensar de otro modo. A re-
conocer que el conocimiento del ser
humano no puede reducirse a un solo
enfoque, y que los saberes, cuando se
encuentran, pueden iluminar zonas
que antes permanecian en la sombra.
La plasticidad, entendida como
capacidad de transformacion reciproca
entre lenguaje y cerebro, es una idea
potente, cargada de implicaciones éti-
cas, educativas, politicas y existencia-
les. Nos recuerda que estamos hechos

de palabras, pero también de impulsos
electricos, de silencios, de gestos, de
historias compartidas. Nos recuerda
que no estamos terminados, que nos
modificamos durante el transcurso de
la vida, que podemos abrirnos a nue-
vas formas de ser con los otros.

Quiza una de las lecciones mas
importantes que nos ofrece esta conver-
gencia es que transformarnos no es una
excepcion, sino una constante. Cada pa-
labra nueva, cada conversacion signifi-
cativa, cada silencio compartido, tiene el
poder de reconfigurar lo que somos. En
un mundo que necesita urgentemente
nuevas formas de cuidado, comprension
y comunidad, apostar por la plasticidad
del lenguaje es también apostar por la
posibilidad de una mas profunda com-
prension entre los seres humanos.

Luis Pegut, Ritual del universo sagrado.

47



