
44

La plasticidad del lenguaje: entre 
filosofía y neurociencia

Isabel Passalacqua Olivera
Universidad Autónoma Ciudad Juárez

ORCID: 0000-0002-6817-1856

En los últimos años, el concepto de plasticidad ha ganado terreno en múlti-
ples disciplinas. La neurociencia ha demostrado que el cerebro humano no es una 
estructura rígida, sino un órgano dinámico capaz de reorganizarse a lo largo de 
la vida. Esta plasticidad neuronal constituye una de las características más fas-
cinantes del sistema nervioso. Sin embargo, esta noción no surge únicamente en 
los laboratorios; posee también una rica historia filosófica donde ha servido para 
pensar al ser humano como un ente inacabado, abierto a la transformación. Entre 
la ciencia del cerebro y la tradición filosófica, se ha tejido un diálogo que plantea 
una pregunta fundamental: ¿Cómo se relacionan el lenguaje, la conciencia y la ca-
pacidad de transformación?

Durante décadas se creyó que, tras la infancia, el cerebro quedaba práctica-
mente fijo y las lesiones neurológicas eran irreversibles. Investigaciones recientes 
han demostrado lo contrario: el cerebro adulto es capaz de aprender, regenerar 
conexiones, adaptarse a nuevos contextos e incluso reinventarse.

Nazareth Castellanos, una de las voces más relevantes en neurociencia actual, 
insiste en comprender el cerebro desde una perspectiva integral que incluya el 
cuerpo, la emoción y la experiencia. Para ella, estudiar la actividad cerebral debe 
abrirse a una comprensión más amplia del ser humano. Castellanos explora cómo 
prácticas como la respiración consciente, la postura corporal o la meditación pue-
den modificar estructuras cerebrales, afectando la atención, la memoria y las emo-
ciones. Estas transformaciones implican una reconfiguración profunda del modo 
en que habitamos el mundo.

El concepto de plasticidad tiene un recorrido filosófico que enriquece su sen-
tido. Georg Wilhelm Friedrich Hegel lo empleó para describir el modo en que la 
autoconciencia se forma y transforma en su contacto con el mundo. En su Feno-

Año 21, Núm. 65 (septiembre-diciembre, 2025): pp. 44-47. E-ISSN: 2594-0422, P-ISSN: 2007-1248
Recepción: 28-07-2025  Aceptación: 03-11-2025
DOI: http://dx.doi.org/10.20983/cuadfront.2025.65.10



45

menología del espíritu, propone que el 
sujeto no es algo dado, sino el resul-
tado de un proceso histórico de auto-
constitución: nos hacemos a nosotros 
mismos a través del trabajo, el deseo, 
la lucha y el reconocimiento.

Este sentido filosófico ha sido re-
tomado por Catherine Malabou, quien 
ha leído a Hegel a la luz de la neurocien-
cia. En El porvenir de Hegel, la filósofa 
francesa plantea que el pensamiento 
hegeliano contiene ya una intuición de 
lo que hoy la ciencia confirma: somos 
seres plásticos, capaces de cambiar, 
adaptarnos, resistir y reinventarnos. 
Malabou va más allá: la plasticidad no 
es solo capacidad de recibir forma o 
modificarse, sino también de dar for-
ma y, ocasionalmente, de romper. Esta 
"plasticidad destructiva" implica que 
no todo cambio es positivo; hay trans-
formaciones que fracturan y desesta-
bilizan la continuidad del yo.

Uno de los espacios donde esta 
doble transformación —biológica y sim-
bólica— se vuelve evidente es el lengua-
je. Hablar, escuchar, escribir o aprender 
una nueva lengua no son actos neutra-
les. Cada palabra pronunciada activa 
circuitos neuronales que se refuerzan 
con la repetición. Aprender nuevas for-
mas de nombrar el mundo implica mo-
dificar patrones cerebrales y abrir nue-
vas posibilidades de pensamiento.

Pero el cerebro también es trans-
formado por el lenguaje. Esta relación 
bidireccional es central en la propues-
ta de Malabou. Al hablar de plasticidad 
del lenguaje, no se refiere únicamente 
a su capacidad de cambiar a lo largo 

del tiempo, sino a su poder de mode-
lar la conciencia. El lenguaje moldea 
nuestras categorías, organiza la ex-
periencia, configura lo que podemos 
pensar y sentir.

Desde esta perspectiva, el len-
guaje no es simplemente un instru-
mento para comunicar pensamientos 
ya formados, sino una matriz de pen-
samiento en sí misma. La estructura de 
la lengua condiciona la manera en que 
percibimos y nos relacionamos con 
el mundo. Esta idea cobra nueva vida 
cuando se la pone en diálogo con la 
neuroplasticidad: nuestras redes neu-
ronales se modifican con signos, metá-
foras y narrativas, además de los estí-
mulos sensoriales.

El lenguaje forma parte de los 
procesos cognitivos que nos permiten 
interpretar tanto el mundo exterior 
como nuestras experiencias internas. 
En sus Lecciones de estética, Hegel 
sostiene que existe una mediación en-
tre la percepción sensorial y el entor-
no, pero también entre esa percepción 
y nuestra realidad interior. Esta idea 
abre la puerta a una comprensión más 
amplia del lenguaje: no solo como he-
rramienta descriptiva, sino como me-
dio para expresar lo intangible, lo abs-
tracto e incluso lo ficticio.

Desde la perspectiva hegeliana, 
el ser humano es un ser histórico. 
Cada individuo porta en su concien-
cia una memoria viva del conocimien-
to acumulado por la humanidad. El 
lenguaje es vehículo de esa historia. 
Aprender una lengua no implica so-
lamente dominar su gramática, sino 



46

también apropiarse de su dimensión 
semántica, cargada de sentido his-
tórico y cultural. Así, el lenguaje se 
explica desde una estructura bioló-
gica e histórica: es el resultado de la 
interacción entre nuestra biología y 
la conciencia colectiva construida a 
lo largo del tiempo.

Hegel distingue entre el indivi-
duo "en sí", que posee una potencia-
lidad, y el individuo "para sí", que ha 
adquirido conciencia de su ser. Del 
mismo modo, el lenguaje tiene una 
dimensión "en sí" —como sistema es-
tructurado—, pero requiere de un pro-
ceso de concienciación para transfor-
marse en lenguaje "para sí", es decir, 
en lenguaje vivido y comprendido.

Este proceso está estrechamen-
te ligado a la plasticidad cerebral. 
Los estudios actuales han demos-
trado que las estructuras neuronales 
son maleables: aprenden, se reorga-
nizan y evolucionan con la experien-
cia. Esta plasticidad permite que el 
lenguaje no únicamente se adquiera, 
sino que se transforme con nosotros.

En este marco, la semántica re-
quiere más tiempo y madurez para 
ser asimilada que otras dimensiones 
como la sintaxis o la morfología. Esto 
se observa en el aprendizaje de len-
guas extranjeras: mientras los niños 
pueden aprender dos idiomas simul-
táneamente, el desarrollo tiende a 
ser más lento comparado con quie-
nes aprenden una sola lengua.

Uno de los aportes más impor-
tantes de esta convergencia entre filo-
sofía y neurociencia es que rompe con 

las dicotomías tradicionales: ya no se 
trata de oponer naturaleza y cultura, 
cerebro y lenguaje, cuerpo y mente. Se 
propone un modelo integrador donde 
las dimensiones biológicas, simbó-
licas y afectivas se entrelazan en un 
mismo proceso de subjetivación.

Hablar de la plasticidad del len-
guaje no es una metáfora, sino una 
afirmación con implicaciones concre-
tas: lo que decimos, cómo lo decimos, 
con qué palabras nos narramos, im-
pacta directamente en la configura-
ción de nuestras redes neuronales. A 
la vez, las experiencias vividas dejan 
huellas tanto en la memoria biológica 
como en el discurso.

Esta mirada exige una reformu-
lación profunda de muchas prácticas 
educativas, terapéuticas y políticas. Si 
el lenguaje no solo expresa lo que so-
mos, sino que participa activamente 
en nuestra formación, entonces no da 
lo mismo qué palabras usamos para 
nombrarnos, para hablar de otros, para 
imaginar el futuro.

En este contexto, la escucha ad-
quiere un valor especial. Escuchar es 
más que una acción pasiva: es un acto 
que implica apertura, atención y dis-
ponibilidad. La plasticidad es una pro-
piedad del cerebro, pero también una 
actitud existencial: estar dispuesto a 
dejarse afectar.

El lenguaje definido como forma 
de corporalidad, organismo vivo, debe 
ser distinguido de la noción saussuria-
na del lenguaje como estructura. Esto 
rompe la idea mecanicista del lenguaje. 
El lenguaje visto como un cuerpo que 



47

todos hemos construido biológica e 
históricamente. Todo está integrado en 
el lenguaje de manera plástica: conoci-
mientos, significados. Esta integración 
hace posible que podamos articularnos 
con el pasado, el presente y el futuro.

Lo que emerge de este cruce no 
es una síntesis definitiva, es una in-
vitación a pensar de otro modo. A re-
conocer que el conocimiento del ser 
humano no puede reducirse a un solo 
enfoque, y que los saberes, cuando se 
encuentran, pueden iluminar zonas 
que antes permanecían en la sombra.

La plasticidad, entendida como 
capacidad de transformación recíproca 
entre lenguaje y cerebro, es una idea 
potente, cargada de implicaciones éti-
cas, educativas, políticas y existencia-
les. Nos recuerda que estamos hechos 

de palabras, pero también de impulsos 
eléctricos, de silencios, de gestos, de 
historias compartidas. Nos recuerda 
que no estamos terminados, que nos 
modificamos durante el transcurso de 
la vida, que podemos abrirnos a nue-
vas formas de ser con los otros.

Quizá una de las lecciones más 
importantes que nos ofrece esta conver-
gencia es que transformarnos no es una 
excepción, sino una constante. Cada pa-
labra nueva, cada conversación signifi-
cativa, cada silencio compartido, tiene el 
poder de reconfigurar lo que somos. En 
un mundo que necesita urgentemente 
nuevas formas de cuidado, comprensión 
y comunidad, apostar por la plasticidad 
del lenguaje es también apostar por la 
posibilidad de una más profunda com-
prensión entre los seres humanos.

Luis Pegut, Ritual del universo sagrado.


