52

Cuadernos Fronterizos

Afo 21, Num. 65 (septiembre-diciembre, 2025): pp. 52-55. E-ISSN: 2594-0422, P-ISSN: 2007-1248
Recepcion: 26-07-2025 Aceptacion: 05-11-2025
DOI: http://dx.doi.org/10.20983/cuadfront.2025.65.12

El arte como otra posibilidad de
conocimiento

Juan Carlos Duran Muiiz
Universidad Autonoma de Ciudad Juarez
ORCID: 0000-0002-7393-5160

VIVIMOS UN MUNDO CONVULSO con una realidad flagelante, donde las distintas violen-
cias se ensenorean y hasta se normalizan. No obstante, quisiéramos plantear aqui la
necesidad de buscar otras formas de comprenderlas primero, para después encontrar
ciertas respuestas. Una de ellas corresponde al arte. ;Por qué el arte, si ya tenemos
la ciencia para explicar este y otro tipo de fendomenos? Partimos de la idea de que
la ciencia tiene insuficientes respuestas a la realidad que vivimos, una de ellas muy
Importante es el problema de la violencia que sigue creciendo exponencialmente y
parece no existir algo que lo comprenday le encuentre algunas soluciones. En el arte
existen experiencias que nos pueden dar otra luz acerca de este tipo de cuestiones
que mantienen preocupada a la sociedad.

Quienes nos abren los primeros caminos son fildsofos de la Escuela de Frank-
furt, como Marx Horkheimer, Theodor Adorno, Herbert Marcuse y Eric Fromm. Ellos
proponian otras categorias de conocimiento. Marcuse se referia a “El hombre uni-
dimensional” como el ser humano que es victima y producto de la opresion de las
fuerzas y dinamicas de la sociedad capitalista. Se trata del tipo de conciencia de que
la sociedad capitalista oprime y configura en el ser humano un modo de ser tal que
lo lleva a constituirse como un sujeto con tendencias productivas y al servicio del
capital. Max Horkheimer y Adorno sostienen que la razon como capacidad ilustrada
de la humanidad es insuficiente para resolver los problemas humanos y que la ra-
zon producto del proyecto de la Ilustracion se desvio y hay que reivindicar el curso
para volver a orientar su camino; estas reflexiones con sus detalles y profundidades
implican otros modos de pensar para liberar al ser humano de las dinamicas de ex-
plotacion de la sociedad moderna capitalista actual. Sin embargo, dentro de todos
estos autores, es la filosofia de Walter Benjamin la que genera nuestro mayor interés



por pensar a través del arte la realidad
tan convulsa en la que nos encontra-
mos. Y tratandose de arte, resulta par-
ticularmente importante el cuadro de
Paul Klee titulado Angelus Novus, por la
forma como esta obra artistica resulta
fundamental para comprender feno-
menos donde la ciencia misma se mira
rebasada, impavida y desprovista de
una ruta favorable de trabajo.

El Angelus Novus de Paul Klee es
un dibujo pintado a tinta china, tiza
y acuarela sobre papel en el ano de
1920, sirvio de inspiracion a Benjamin
para explicar su filosofia del angel de
la historia. Esta teoria sobre la historia
de la humanidad adquiere la forma de
un angel, y en su rostro se observa su
mirada volcada hacia atras para mirar
lo acontecido. Al dirigir su vista hacia el
pasado, un huracan llamado progreso
aparece en el sentido contrario (hacia
adelante) desde el Paraiso y se arremo-
lina en sus alas para arrastrarlo hacia el
futuro, pero el angel no quiere dejarse
arrastrar, porque mientras todos vemos
una cadena de acontecimientos y de
triunfos en él, el angel ve que ese hura-
can va dejando tras de si un cumulo de
ruinas y de muertos amontonandose
sin cesar. Por eso el angel de la historia
voltea para atras, quiere abrir sus alas
para detenerse, recuperar el pasado
perdido y recuperar también las voces
de quienes ya no estan en el mundo;
es decir, darle sentido a lo que fue, por
un lado y también a lo que no ha sido
expresado en los suenos frustrados de

los que ya no estan. Toda esta tarea sig-
nifica traerlos a la vida actualizando en
nuestro presente sus proyectos frustra-
dos y olvidados!

Por otro lado, la busqueda de
otras formas de mirar la realidad nos
ha llevado a la idea de un pensamien-
to situado, es decir, localizado, una vez
gue hayamos sido capaces de mostrar
que es muy dificil hablar de pensa-
miento universal. Asi las cosas, resulta
mas viable sostener que todo pensa-
miento es local, es decir, situado en el
tiempo y en el espacio. Esto nos lleva
al pensamiento ancestral de nuestra
Ameérica, un pensamiento propio, y en
esta tarea, Enrique Dussel se convierte
en una piedra angular, pero este es un
elemento de trabajos posteriores.

Hace unos dias diserté cuando se
me cuestionaba sobre como desde el
arte podrian encontrarse explicaciones.
Se me solicito que explicara con otra ex-
periencia estética. A bote pronto, recor-
dé y argumenté lo que hace Pink Floyd
en The Wall, donde se emite una profun-
da critica a esta modernidad expresada
en la letra de esa obra musical por un
lado, y tambiéen las figuras visuales de la
pelicula con la que se acompana. La mu-
sica guarda cierta belleza, pero a la vez
resulta tetrica, triste y desolada, expresa
estéticamente el drama de lo moderno
que vivimos y la forma como esta reali-
dad entrana violencias de distinto tipo.
La obra recorre entre otros mensajes, te-
mas que van desde el seno de la madre
hasta la sociedad organizada homoge-

T Walter Benjamin, Tesis sobre la historia y otros fragmentos (ed., trad. e intr. Bolivar Echeverria). México,

UACM/Itaca, 2008, 118 pp.

53



54

neamente, lo que deriva, parafraseando
a Herbert Marcuse, en un hombre unidi-
mensional. Marcuse imagina a un hom-
bre moldeado porque resulta predeter-
minado por la sociedad moderna que
le obliga a pensar y sentir de un dnico
modo. Un hombre cercado y sujetado.

El hombre unidimensional oscila-
ra continuamente entre dos hipotesis
contradictorias: 1) que la sociedad in-
dustrial avanzada es capaz de contener
la posibilidad de un cambio cualitativo
para el futuro previsible; 2) que existen
fuerzas y tendencias que pueden rom-
per esta contencion y hacer estallar a
la sociedad. (...) las dos tendencias es-
tan ahi, una al lado de la otra, e inclu-
so una en la otra. La primera tendencia
domina, y todas las precondiciones que
puedan existir para una reversion estan
siendo utilizadas para evitarlo.?

No obstante, aunque miembro de
la Escuela de Frankfurt, Marcuse no es
el autor principal de este trabajo, sino
otro de los miembros marginales de
esta escuela. En este contexto, realmen-
te olvidado y situado en el margen se
encuentra el caso de Benjamin, el per-
sonaje que no solo penso las violen-
cias, sino que las vivio y perdio su vida
en la persecucion de que fue objeto por
el sistema fascista de la Alemania hitle-
riana dada su condicion de judio.

Benjamin encarna la figura princi-
pal de este trabajo porque buena parte
de su obra abreva y construye desde el

arte.? Sin embargo, no puede ser com-
prendido sin Franz Rosenzweig, quien
representa su antecedente central,
pues este le determina todo un modo
de construir filosofia judia cuya dife-
rencia de la tradicion occidental con-
siste en cuestionarle al pensamiento
hegemonico tradicional la forma como
se construye y lo acusa también de
contener violencias insuficientemente
atendidas dentro de sus practicas.”
Respecto del arte, el pensamien-
to de Benjamin suele ser incomprendi-
do porque se le considera inconexo, no
organizado a la usanza de una manera
tipica y tradicionalmente racional. El
sugiere organizar lo que uno explica a
partir de ideas que marcan una cons-
telacion. El concepto de constelacion
entonces se torna central para que
no tengamos que recurrir a corrientes
estéticas, sino a otros modos de cons-
truir explicaciones de obras concretas
en distintas manifestaciones del arte,
tal es el caso ya descrito del cuadro de
Klee y la obra musical The Wall de Pink
Floyd. Estas primeras herramientas
teorico-epistemologicas como modos
de acercarse a la realidad nos remiten
a aplicar nuevas ideas en un pais con-
vulso con desapariciones y asesinatos
de numerosos seres humanos cada
ano. El horrory el sufrimiento es mucho
como para no convertir este drama en
una preocupacion central de la filoso-
fia, del arte, y las distintas actividades

2 Herbert Marcuse, El hombre unidimensional. Ensayo sobre la ideologia de la sociedad industrial avanzada
(trad. Antonio Elorza). Ciudad de México, Planeta, 1985, p. 25.
3 Walter Benjamin, El concepto de critica de arte en el Romanticismo aleman (trad. Rof Tiedemann y Her-

mann Schweppenhduser). Madrid, Abada, 2010.

4 Franz Rosenzweig, La estrella de la redencion (ed. y trad. Miguel Garcia-Baro). Salamanca, Sigueme, 2006.



de las que tienen que echar mano los
humanos para comprenderlas y lograr
algunas respuestas. Todos los auto-
res descritos pueden darnos luz sobre
otra manera de ver la realidad, pues lo
qgue se havivido hasta ahora ha venido
siendo pospuesto como si no tuviera
respuesta desde el conocimiento cien-
tifico tradicional que, ante una reali-
dad tan abrumadora, da muestras de
sus propios limites. Tratamos de hacer
visible una especie de actividad expli-
cativa a la que solo le falta reconocer
su derrota. Hay palabras, dice Fernan-
do Barcena, que “son escritura derro-
tada” algo similar pasa con lo que aqui
describimos de una ciencia en cierto
modo derrotada ante una realidad que
parece mostrarse mas dramatica de lo
que podemos comprender.
Encontramos respuestas alterna-
tivas a la realidad lacerante que vivi-
mos en el pensamiento ancestral, por
lo que recurriremos en este trabajo
también a ese tipo de pensamiento
como una mas de las otras formas del
conocer y para ello acudiremos a En-
rique Dussel. Se trata de alternativas
que han sido desoidas y marginadas
porque se salen del canon racional
tradicional y hegemonico. Ademas, es
en la actividad artistica donde quiza
podamos encontrar algunas pistas de

lo que se comparte como conocimien-
to. El arte, aparte de muchas manifes-
taciones, tiene varias facetas, lo que
le permite introducirse a un pluriver-
so de posibilidades que nos permitan
identificar realidades, que, desde lo
estrictamente racional, desde la racio-
nalidad instrumental, no es posible.

Cuanto mas automaticas y cuan-
to mas instrumentalizadas se vuelven
las ideas, tanto menos descubre uno
en ellas la subsistencia de pensamien-
tos con sentido propio. Se las tiene por
cosas, por maquinas. El lenguaje en el
gigantesco aparato de produccion de
la sociedad moderna se redujo a un
instrumento entre otros.”

El arte es capaz de abrir otras
gramaticas, parafraseando esta idea
de Melich,® al permitir generar conoci-
miento basado en imagenes y conte-
nidos de sentido; esto es, figuras men-
tales que se forman en la conciencia
y en el pensamiento para plasmar, al
modo de un lienzo, aquellos aconte-
cimientos indescifrables e inenarra-
bles por el lenguaje logico, matema-
tico y racional, pues se trata de otro
tipo de saber que esta basado mas en
el sentir que el pensar, es decir, mas
sentipensante, y que se aleja del co-
nocimiento abstracto que arrojan las
epistemologias basadas en la ciencia.

5 Max Horkheimer, Critica de la razén instrumental (vers. H. A. Murena y D. J. Vogelmann). Buenos Aires, Sur,

1973, p. 19.

®  Joan-Carles Mélich, Logica de la crueldad. Barcelona, Herder, 2014, 264 pp.

55



