
52

El arte como otra posibilidad de 
conocimiento

Juan Carlos Durán Muñiz
Universidad Autónoma de Ciudad Juárez

ORCID: 0000-0002-7393-5160

Vivimos un mundo convulso con una realidad flagelante, donde las distintas violen-
cias se enseñorean y hasta se normalizan. No obstante, quisiéramos plantear aquí la 
necesidad de buscar otras formas de comprenderlas primero, para después encontrar 
ciertas respuestas. Una de ellas corresponde al arte. ¿Por qué el arte, si ya tenemos 
la ciencia para explicar este y otro tipo de fenómenos? Partimos de la idea de que 
la ciencia tiene insuficientes respuestas a la realidad que vivimos, una de ellas muy 
importante es el problema de la violencia que sigue creciendo exponencialmente y 
parece no existir algo que lo comprenda y le encuentre algunas soluciones. En el arte 
existen experiencias que nos pueden dar otra luz acerca de este tipo de cuestiones 
que mantienen preocupada a la sociedad.

Quienes nos abren los primeros caminos son filósofos de la Escuela de Frank-
furt, como Marx Horkheimer, Theodor Adorno, Herbert Marcuse y Eric Fromm. Ellos 
proponían otras categorías de conocimiento. Marcuse se refería a “El hombre uni-
dimensional” como el ser humano que es víctima y producto de la opresión de las 
fuerzas y dinámicas de la sociedad capitalista. Se trata del tipo de conciencia de que 
la sociedad capitalista oprime y configura en el ser humano un modo de ser tal que 
lo lleva a constituirse como un sujeto con tendencias productivas y al servicio del 
capital. Max Horkheimer y Adorno sostienen que la razón como capacidad ilustrada 
de la humanidad es insuficiente para resolver los problemas humanos y que la ra-
zón producto del proyecto de la Ilustración se desvió y hay que reivindicar el curso 
para volver a orientar su camino; estas reflexiones con sus detalles y profundidades 
implican otros modos de pensar para liberar al ser humano de las dinámicas de ex-
plotación de la sociedad moderna capitalista actual. Sin embargo, dentro de todos 
estos autores, es la filosofía de Walter Benjamin la que genera nuestro mayor interés 

Año 21, Núm. 65 (septiembre-diciembre, 2025): pp. 52-55. E-ISSN: 2594-0422, P-ISSN: 2007-1248
Recepción: 26-07-2025  Aceptación: 05-11-2025
DOI: http://dx.doi.org/10.20983/cuadfront.2025.65.12



53

por pensar a través del arte la realidad 
tan convulsa en la que nos encontra-
mos. Y tratándose de arte, resulta par-
ticularmente importante el cuadro de 
Paul Klee titulado Angelus Novus, por la 
forma como esta obra artística resulta 
fundamental para comprender fenó-
menos donde la ciencia misma se mira 
rebasada, impávida y desprovista de 
una ruta favorable de trabajo.

El Angelus Novus de Paul Klee es 
un dibujo pintado a tinta china, tiza 
y acuarela sobre papel en el año de 
1920, sirvió de inspiración a Benjamin 
para explicar su filosofía del ángel de 
la historia. Esta teoría sobre la historia 
de la humanidad adquiere la forma de 
un ángel, y en su rostro se observa su 
mirada volcada hacia atrás para mirar 
lo acontecido. Al dirigir su vista hacia el 
pasado, un huracán llamado progreso 
aparece en el sentido contrario (hacia 
adelante) desde el Paraíso y se arremo-
lina en sus alas para arrastrarlo hacia el 
futuro, pero el ángel no quiere dejarse 
arrastrar, porque mientras todos vemos 
una cadena de acontecimientos y de 
triunfos en él, el ángel ve que ese hura-
cán va dejando tras de sí un cúmulo de 
ruinas y de muertos amontonándose 
sin cesar. Por eso el ángel de la historia 
voltea para atrás, quiere abrir sus alas 
para detenerse, recuperar el pasado 
perdido y recuperar también las voces 
de quienes ya no están en el mundo; 
es decir, darle sentido a lo que fue, por 
un lado y también a lo que no ha sido 
expresado en los sueños frustrados de 

1	 Walter Benjamin, Tesis sobre la historia y otros fragmentos (ed., trad. e intr. Bolívar Echeverría). México, 
UACM/Itaca, 2008, 118 pp.

los que ya no están. Toda esta tarea sig-
nifica traerlos a la vida actualizando en 
nuestro presente sus proyectos frustra-
dos y olvidados.1

Por otro lado, la búsqueda de 
otras formas de mirar la realidad nos 
ha llevado a la idea de un pensamien-
to situado, es decir, localizado, una vez 
que hayamos sido capaces de mostrar 
que es muy difícil hablar de pensa-
miento universal. Así las cosas, resulta 
más viable sostener que todo pensa-
miento es local, es decir, situado en el 
tiempo y en el espacio. Esto nos lleva 
al pensamiento ancestral de nuestra 
América, un pensamiento propio, y en 
esta tarea, Enrique Dussel se convierte 
en una piedra angular, pero este es un 
elemento de trabajos posteriores.

Hace unos días diserté cuando se 
me cuestionaba sobre cómo desde el 
arte podrían encontrarse explicaciones. 
Se me solicitó que explicara con otra ex-
periencia estética. A bote pronto, recor-
dé y argumenté lo que hace Pink Floyd 
en The Wall, donde se emite una profun-
da crítica a esta modernidad expresada 
en la letra de esa obra musical por un 
lado, y también las figuras visuales de la 
película con la que se acompaña. La mú-
sica guarda cierta belleza, pero a la vez 
resulta tétrica, triste y desolada, expresa 
estéticamente el drama de lo moderno 
que vivimos y la forma cómo esta reali-
dad entraña violencias de distinto tipo. 
La obra recorre entre otros mensajes, te-
mas que van desde el seno de la madre 
hasta la sociedad organizada homogé-



54

neamente, lo que deriva, parafraseando 
a Herbert Marcuse, en un hombre unidi-
mensional. Marcuse imagina a un hom-
bre moldeado porque resulta predeter-
minado por la sociedad moderna que 
le obliga a pensar y sentir de un único 
modo. Un hombre cercado y sujetado. 

El hombre unidimensional oscila-
rá continuamente entre dos hipótesis 
contradictorias: 1) que la sociedad in-
dustrial avanzada es capaz de contener 
la posibilidad de un cambio cualitativo 
para el futuro previsible; 2) que existen 
fuerzas y tendencias que pueden rom-
per esta contención y hacer estallar a 
la sociedad. (…) las dos tendencias es-
tán ahí, una al lado de la otra, e inclu-
so una en la otra. La primera tendencia 
domina, y todas las precondiciones que 
puedan existir para una reversión están 
siendo utilizadas para evitarlo.2

No obstante, aunque miembro de 
la Escuela de Frankfurt, Marcuse no es 
el autor principal de este trabajo, sino 
otro de los miembros marginales de 
esta escuela. En este contexto, realmen-
te olvidado y situado en el margen se 
encuentra el caso de Benjamin, el per-
sonaje que no solo pensó las violen-
cias, sino que las vivió y perdió su vida 
en la persecución de que fue objeto por 
el sistema fascista de la Alemania hitle-
riana dada su condición de judío.

Benjamin encarna la figura princi-
pal de este trabajo porque buena parte 
de su obra abreva y construye desde el 

2	 Herbert Marcuse, El hombre unidimensional. Ensayo sobre la ideología de la sociedad industrial avanzada 
(trad. Antonio Elorza). Ciudad de México, Planeta, 1985, p. 25.

3	 Walter Benjamin, El concepto de crítica de arte en el Romanticismo alemán (trad. Rof Tiedemann y Her-
mann Schweppenhäuser). Madrid, Abada, 2010. 

4	 Franz Rosenzweig, La estrella de la redención (ed. y trad. Miguel García-Baró). Salamanca, Sígueme, 2006.

arte.3 Sin embargo, no puede ser com-
prendido sin Franz Rosenzweig, quien 
representa su antecedente central, 
pues este le determina todo un modo 
de construir filosofía judía cuya dife-
rencia de la tradición occidental con-
siste en cuestionarle al pensamiento 
hegemónico tradicional la forma como 
se construye y lo acusa también de 
contener violencias insuficientemente 
atendidas dentro de sus prácticas.4

Respecto del arte, el pensamien-
to de Benjamin suele ser incomprendi-
do porque se le considera inconexo, no 
organizado a la usanza de una manera 
típica y tradicionalmente racional. Él 
sugiere organizar lo que uno explica a 
partir de ideas que marcan una cons-
telación. El concepto de constelación 
entonces se torna central para que 
no tengamos que recurrir a corrientes 
estéticas, sino a otros modos de cons-
truir explicaciones de obras concretas 
en distintas manifestaciones del arte, 
tal es el caso ya descrito del cuadro de 
Klee y la obra musical The Wall de Pink 
Floyd. Estas primeras herramientas 
teórico-epistemológicas como modos 
de acercarse a la realidad nos remiten 
a aplicar nuevas ideas en un país con- 
vulso con desapariciones y asesinatos 
de numerosos seres humanos cada 
año. El horror y el sufrimiento es mucho 
como para no convertir este drama en 
una preocupación central de la filoso-
fía, del arte, y las distintas actividades 



55

de las que tienen que echar mano los 
humanos para comprenderlas y lograr 
algunas respuestas. Todos los auto-
res descritos pueden darnos luz sobre 
otra manera de ver la realidad, pues lo 
que se ha vivido hasta ahora ha venido 
siendo pospuesto como si no tuviera 
respuesta desde el conocimiento cien-
tífico tradicional que, ante una reali-
dad tan abrumadora, da muestras de 
sus propios límites. Tratamos de hacer 
visible una especie de actividad expli-
cativa a la que solo le falta reconocer 
su derrota. Hay palabras, dice Fernan-
do Bárcena, que “son escritura derro-
tada”, algo similar pasa con lo que aquí 
describimos de una ciencia en cierto 
modo derrotada ante una realidad que 
parece mostrarse más dramática de lo 
que podemos comprender.

Encontramos respuestas alterna-
tivas a la realidad lacerante que vivi-
mos en el pensamiento ancestral, por 
lo que recurriremos en este trabajo 
también a ese tipo de pensamiento 
como una más de las otras formas del 
conocer y para ello acudiremos a En-
rique Dussel. Se trata de alternativas 
que han sido desoídas y marginadas 
porque se salen del canon racional 
tradicional y hegemónico. Además, es 
en la actividad artística donde quizá 
podamos encontrar algunas pistas de 

lo que se comparte como conocimien-
to. El arte, aparte de muchas manifes-
taciones, tiene varias facetas, lo que 
le permite introducirse a un pluriver-
so de posibilidades que nos permitan 
identificar realidades, que, desde lo 
estrictamente racional, desde la racio-
nalidad instrumental, no es posible. 

Cuanto más automáticas y cuan-
to más instrumentalizadas se vuelven 
las ideas, tanto menos descubre uno 
en ellas la subsistencia de pensamien-
tos con sentido propio. Se las tiene por 
cosas, por máquinas. El lenguaje en el 
gigantesco aparato de producción de 
la sociedad moderna se redujo a un 
instrumento entre otros.5

El arte es capaz de abrir otras 
gramáticas, parafraseando esta idea 
de Melich,6 al permitir generar conoci-
miento basado en imágenes y conte-
nidos de sentido; esto es, figuras men-
tales que se forman en la conciencia 
y en el pensamiento para plasmar, al 
modo de un lienzo, aquellos aconte-
cimientos indescifrables e inenarra-
bles por el lenguaje lógico, matemá-
tico y racional, pues se trata de otro 
tipo de saber que está basado más en 
el sentir que el pensar, es decir, más 
sentipensante, y que se aleja del co-
nocimiento abstracto que arrojan las 
epistemologías basadas en la ciencia.

5	 Max Horkheimer, Crítica de la razón instrumental (vers. H. A. Murena y D. J. Vogelmann). Buenos Aires, Sur, 
1973, p. 19.

6	 Joan-Carles Mèlich, Lógica de la crueldad. Barcelona, Herder, 2014, 264 pp.


