
34

La transmisión del pensamiento 
helénico a través de Bizancio y su 

recepción en Rusia

Cynthia Lara Avendaño 
Universidad Autónoma de Ciudad Juárez

ORCID: 0000-0001-8359-995X

 
El Imperio Bizantino, heredero directo del Imperio Romano, desempeñó un pa-
pel fundamental en la configuración de la cultura, la religión y el pensamiento de 
Europa oriental y del mundo ortodoxo. Su influencia, que abarcó más de un mile-
nio, no se limitó a su vasto legado artístico, jurídico y religioso, sino que dejó una 
honda huella en la filosofía y en la manera de concebir la relación entre razón, fe y 
existencia. En este contexto, es trascendental explorar cómo el pensamiento bizan-
tino, profundamente imbricado con las tradiciones helénicas, modeló la identidad 
del Imperio y la de aquellos pueblos que heredaron su legado cultural y espiritual, 
en particular los pueblos eslavos y, más en específico, Rusia. Esta herencia no fue 
simplemente un trasplante institucional o dogmático, sino una transformación ci-
vilizatoria —en el sentido que propone Norbert Elias en El proceso civilizatorio—, 
donde los cambios culturales, religiosos y simbólicos se gestan de forma gradual y 
continua a lo largo de siglos.

Tras la división administrativa del Imperio romano en el siglo IV d. C., la región 
oriental comenzó a desarrollar una identidad singular que, sin romper con su he-
rencia romana, generó nuevas formas de organización política, espiritual y cultural. 
Esta transformación se consolidó en la ciudad de Constantinopla, fundada en el 
año 330 por el emperador Constantino sobre la antigua polis griega de Bizancio. 
Al nombrarla en su honor, Constantino estableció no solo una nueva capital, sino 
también el centro simbólico de una civilización que perduró por más de un milenio. 
Su caída en 1453, a manos del Imperio otomano, marcó el cierre de una era y el 
tránsito hacia un nuevo orden geopolítico bajo dominio islámico.

Año 21, Núm. 65 (septiembre-diciembre, 2025): pp. 34-37. E-ISSN: 2594-0422, P-ISSN: 2007-1248
Recepción: 25-07-2025  Aceptación: 14-11-2025
DOI: http://dx.doi.org/10.20983/cuadfront.2025.65.8



35

Bizancio, como continuadora del 
mundo antiguo, conservó y transformó 
el legado helénico a través de su ins-
titucionalidad imperial, su cultura teo-
lógica y su misión evangelizadora. Du-
rante el gobierno de Justiniano (siglo VI 
d. C.), se codificó el derecho romano en 
el Corpus Juris Civilis, una obra jurídica 
de largo alcance en la historia europea. 
Pero más allá de lo jurídico, fue la in-
tegración del cristianismo como funda-
mento del orden social lo que dio forma 
a una concepción teocrática del poder. 
El emperador era visto como represen-
tante de Dios en la tierra, y la Iglesia Or-
todoxa se consolidó como guardiana de 
la fe y de la identidad bizantina.

En este marco, la filosofía bizan-
tina no se limitó a conservar los tex-
tos antiguos; los releyó a la luz de la 
revelación cristiana. La razón, hereda-
da de Grecia, fue orientada hacia la 
contemplación de lo divino. Autores 
como Gregorio Palamás desarrollaron 
una filosofía de la experiencia mística, 
centrada en la “luz no creada”, un tipo 
de conocimiento espiritual que excede 
los límites del intelecto. Así, más que 
una cuestión de lógica, la verdad era 
una participación en lo trascendente. 
Basilio Tatakis destacó esta síntesis en 
su obra Filosofía bizantina, subrayando 
cómo la tradición helénica fue reconfi-
gurada por la espiritualidad cristiana.

Un ejemplo concreto de esta re-
lectura es la interpretación cristia-
na del concepto platónico de idea. 
Para muchos pensadores bizantinos, 
las ideas no eran solo formas ideales 
sino principios divinos presentes en 

la mente de Dios. Esta reconfiguración 
teológica transformó la metafísica clá-
sica en una ontología teológica. Tam-
bién la lógica aristotélica fue integrada 
en los estudios teológicos, siendo he-
rramienta para la argumentación doc-
trinal, como se aprecia en los tratados 
de Juan Damasceno.

La proyección de esta tradición 
alcanzó territorios eslavos median-
te una profunda labor misional. En 
el siglo IX, los hermanos Cirilo y Me-
todio, enviados para evangelizar a los 
pueblos eslavos, crearon el alfabeto 
glagolítico y sentaron las bases para 
el desarrollo del alfabeto cirílico. Este 
nuevo sistema de escritura combinaba 
letras del griego con signos específi-
cos para sonidos eslavos, facilitando 
la traducción de los textos litúrgicos y 
filosóficos al eslavo antiguo. Su impac-
to no fue meramente técnico, sino civi-
lizatorio: permitió que el cristianismo 
ortodoxo arraigara en la cultura de la 
Rus de Kiev.

La conversión de Vladímir I en 
988, narrada en la Crónica de Néstor, 
fue decisiva. Según el relato, sus envia-
dos quedaron maravillados por la litur-
gia de Santa Sofía en Constantinopla, 
describiéndola como una experiencia 
donde no sabían si estaban en el cielo 
o en la tierra. Este testimonio revela el 
poder estético y espiritual de la litur-
gia bizantina como medio de influen-
cia cultural. A través de la arquitectura, 
el icono, la música sacra y la teología, 
la Rus incorporó un modelo de civiliza-
ción con raíces griegas y orientales. Los 
monasterios rusos se convirtieron en 



36

espacios de copia, estudio y meditatio. 
La tradición patrística, los comentarios 
teológicos y los tratados filosóficos 
llegaron para alimentar una reflexión 
religiosa que, con el tiempo, se tornó 
también en interrogación existencial y 
nacional. Un ejemplo es el Monasterio 
de las Cuevas de Kiev, donde se pro-
dujo una intensa actividad de escritura 
que conservó y adaptó textos bizanti-
nos a la sensibilidad eslava.

Durante los siglos XIX y XX, pen-
sadores y escritores rusos reactivaron 
esta herencia como matriz de crea-
ción. Fiódor Dostoievski exploró en 
sus novelas los dilemas de la libertad 
humana, el sufrimiento, la redención 
y la búsqueda de sentido. En Crimen 
y castigo, Raskólnikov encarna el con-
flicto entre una razón instrumental que 
justifica el asesinato y una conciencia 
espiritual que reclama arrepentimien-
to. En Los hermanos Karamázov, el 
starets Zósima representa la posibili-
dad de una sabiduría espiritual pro-
fundamente cristiana, enraizada en la 
tradición ortodoxa. Lev Tolstói, por su 
parte, articuló una ética basada en la 
conciencia, el amor y la no violencia, 
en diálogo con la tradición cristiana 
oriental y con nociones clásicas so-
bre la virtud y el destino. En Guerra y 
paz, la búsqueda de sentido por parte 
de Pierre Bezujov lo lleva a una visión 
más espiritual de la historia, donde 
los grandes acontecimientos obede-
cen a un orden moral subyacente.

En el plano filosófico, Vladímir So-
loviev propuso una visión integradora 
donde la verdad, la bondad y la belle-

za fuesen expresiones de lo divino. Su 
obra La justificación del bien parte del 
ideal platónico y se proyecta hacia una 
filosofía moral cristiana. En Bizantinis-
mo y Rusia, defiende una síntesis entre 
oriente y occidente, donde la mística 
ortodoxa complementa la racionalidad 
occidental. Nikolái Berdiaev, desde un 
enfoque existencialista, afirmó la liber-
tad como esencia del ser humano y vin-
culó la creación espiritual con la digni-
dad humana. En El destino del hombre, 
reivindica la capacidad creativa como 
participación en lo divino, en conso-
nancia con la tradición de theosis.

La influencia bizantina perdura 
en la literatura rusa, pero también en 
su arquitectura —como puede obser-
varse en la catedral de San Basilio o 
en la magnificencia del Kremlin, ecos 
visibles del arte sacro bizantino— y 
en el cine de autores como Serguéi 
Eisenstein, Andréi Tarkovski o Alek-
sandr Sokúrov, quienes exploran la 
espiritualidad, la memoria y la re-
dención desde una estética profun-
damente simbólica.

Estos ejemplos muestran que la 
tradición bizantina no fue una simple 
herencia cultural, sino una corriente 
viva que nutrió el pensamiento ruso. El 
logos, la idea del bien, la luz no creada 
y la divinización como horizonte antro-
pológico siguen siendo claves de una 
tradición viva que articuló el pasado 
helénico con la identidad eslava. Esta 
confluencia generó una filosofía encar-
nada en la historia, sensible al sufri-
miento, atenta a la salvación y compro-
metida con la pregunta por el sentido.



37

Estudiar esta transmisión no solo 
permite reconocer el papel de Bizan-
cio como mediador entre Grecia y Ru-
sia, sino también comprender cómo 
las ideas migran, se transforman y se 
reconfiguran en contextos nuevos, ge-
nerando formas originales de pensa-
miento y espiritualidad que siguen re-
sonando en la contemporaneidad. La 
tradición filosófica que emerge de esta 
genealogía no es un eco del pasado, 
sino un testimonio de su fecundidad. 

Permite repensar las categorías moder-
nas de subjetividad, libertad y trascen-
dencia desde un horizonte simbólico 
que enlaza la razón con la experiencia 
mística, la historia con la revelación y el 
pensamiento con la plegaria. En tiem-
pos marcados por la fragmentación del 
sentido y la pérdida de referentes espi-
rituales, volver a esta tradición es abrir 
una vía para reencontrar el vínculo en-
tre filosofía y vida, pregunta por el ser y 
la esperanza de lo sagrado.

Luis Pegut, Fémina de carne y hielo.


