34

Cuadernos Fronterizos

Afo 21, Num. 65 (septiembre-diciembre, 2025): pp. 34-37. E-ISSN: 2594-0422, P-ISSN: 2007-1248
Recepcion: 25-07-2025 Aceptacion: 14-11-2025
DOI: http://dx.doi.org/10.20983/cuadfront.2025.65.8

La transmision del pensamiento
helénico a través de Bizancio y su
recepcion en Rusia

Cynthia Lara Avendaiio
Universidad Autonoma de Ciudad Juarez
ORCID: 0000-0001-8359-995X

EL IMPERIO BIZANTINO, HEREDERO DIRECTO DEL IMPERIO ROMANO, desempeno un pa-
pel fundamental en la configuracion de la cultura, la religion y el pensamiento de
Europa oriental y del mundo ortodoxo. Su influencia, que abarcé mas de un mile-
nio, no se limitd a su vasto legado artistico, juridico y religioso, sino que dejo una
honda huella en la filosofia y en la manera de concebir la relacion entre razon, fey
existencia. En este contexto, es trascendental explorar como el pensamiento bizan-
tino, profundamente imbricado con las tradiciones helénicas, modelo la identidad
del Imperio y la de aquellos pueblos que heredaron su legado cultural y espiritual,
en particular los pueblos eslavos y, mas en especifico, Rusia. Esta herencia no fue
simplemente un trasplante institucional o dogmatico, sino una transformacion ci-
vilizatoria —en el sentido que propone Norbert Elias en El proceso civilizatorio—,
donde los cambios culturales, religiosos y simbolicos se gestan de forma gradual y
continua a lo largo de siglos.

Tras la division administrativa del Imperio romano en el siglo IV d. C,, la region
oriental comenzo a desarrollar una identidad singular que, sin romper con su he-
rencia romana, genero nuevas formas de organizacion politica, espiritual y cultural.
Esta transformacion se consolido en la ciudad de Constantinopla, fundada en el
ano 330 por el emperador Constantino sobre la antigua polis griega de Bizancio.
Al nombrarla en su honor, Constantino establecid no solo una nueva capital, sino
tambiéen el centro simbolico de una civilizacion que perdurd por mas de un milenio.
Su caida en 1453, a manos del Imperio otomano, marco el cierre de una era y el
transito hacia un nuevo orden geopolitico bajo dominio islamico.



Bizancio, como continuadora del
mundo antiguo, conservo y transformo
el legado helénico a través de su ins-
titucionalidad imperial, su cultura teo-
logica y su mision evangelizadora. Du-
rante el gobierno de Justiniano (siglo VI
d. C.), se codifico el derecho romano en
el Corpus Juris Civilis, una obra juridica
de largo alcance en la historia europea.
Pero mas alla de lo juridico, fue la in-
tegracion del cristianismo como funda-
mento del orden social lo que dio forma
a una concepcion teocratica del poder.
El emperador era visto como represen-
tante de Dios en la tierra, y la Iglesia Or-
todoxa se consolidd como guardiana de
la fe y de la identidad bizantina.

En este marco, la filosofia bizan-
tina no se limitd a conservar los tex-
tos antiguos; los releyo a la luz de la
revelacion cristiana. La razon, hereda-
da de Grecia, fue orientada hacia la
contemplacion de lo divino. Autores
como Gregorio Palamas desarrollaron
una filosofia de la experiencia mistica,
centrada en la “luz no creada”, un tipo
de conocimiento espiritual que excede
los limites del intelecto. Asi, mas que
una cuestion de logica, la verdad era
una participacion en lo trascendente.
Basilio Tatakis destaco esta sintesis en
su obra Filosofia bizantina, subrayando
como la tradicion helénica fue reconfi-
gurada por la espiritualidad cristiana.

Un ejemplo concreto de esta re-
lectura es la interpretacion cristia-
na del concepto platonico de idea.
Para muchos pensadores bizantinos,
las ideas no eran solo formas ideales
sino principios divinos presentes en

la mente de Dios. Esta reconfiguracion
teologica transformo la metafisica cla-
sica en una ontologia teoldgica. Tam-
bién la logica aristotélica fue integrada
en los estudios teologicos, siendo he-
rramienta para la argumentacion doc-
trinal, como se aprecia en los tratados
de Juan Damasceno.

La proyeccion de esta tradicion
alcanzo territorios eslavos median-
te una profunda labor misional. En
el siglo IX, los hermanos Cirilo y Me-
todio, enviados para evangelizar a l0s
pueblos eslavos, crearon el alfabeto
glagolitico y sentaron las bases para
el desarrollo del alfabeto cirilico. Este
nuevo sistema de escritura combinaba
letras del griego con signos especifi-
cos para sonidos eslavos, facilitando
la traduccion de los textos litlrgicos y
filosoficos al eslavo antiguo. Su impac-
to no fue meramente técnico, sino civi-
lizatorio: permitio que el cristianismo
ortodoxo arraigara en la cultura de la
Rus de Kiev.

La conversion de Vladimir | en
988, narrada en la Cronica de Néstor,
fue decisiva. Segun el relato, sus envia-
dos quedaron maravillados por la litur-
gia de Santa Sofia en Constantinopla,
describiendola como una experiencia
donde no sabian si estaban en el cielo
0 en la tierra. Este testimonio revela el
poder estético y espiritual de la litur-
gia bizantina como medio de influen-
cia cultural. A través de la arquitectura,
el icono, la musica sacra y la teologia,
la Rus incorpordo un modelo de civiliza-
cion con raices griegas y orientales. Los
monasterios rusos se convirtieron en

35



36

espacios de copia, estudio y meditatio.
La tradicion patristica, los comentarios
teologicos y los tratados filosoficos
legaron para alimentar una reflexion
religiosa que, con el tiempo, se torno
también en interrogacion existencial y
nacional. Un ejemplo es el Monasterio
de las Cuevas de Kiev, donde se pro-
dujo una intensa actividad de escritura
que conservo y adapto textos bizanti-
nos a la sensibilidad eslava.

Durante los siglos XIX'y XX, pen-
sadores y escritores rusos reactivaron
esta herencia como matriz de crea-
cion. Fiodor Dostoievski explordo en
sus novelas los dilemas de la libertad
humana, el sufrimiento, la redencion
y la busqueda de sentido. En Crimen
y castigo, Raskolnikov encarna el con-
flicto entre una razon instrumental que
justifica el asesinato y una conciencia
espiritual que reclama arrepentimien-
to. En Los hermanos Karamazov, el
starets Zo6sima representa la posibili-
dad de una sabiduria espiritual pro-
fundamente cristiana, enraizada en la
tradicion ortodoxa. Lev Tolstoi, por su
parte, articuldo una ética basada en la
conciencia, el amor y la no violencia,
en dialogo con la tradicion cristiana
oriental y con nociones clasicas so-
bre la virtud y el destino. En Guerra y
paz, la busqueda de sentido por parte
de Pierre Bezujov lo lleva a una vision
mas espiritual de la historia, donde
los grandes acontecimientos obede-
cen a un orden moral subyacente.

En el plano filosofico, Vladimir So-
loviev propuso una vision integradora
donde la verdad, la bondad y la belle-

za fuesen expresiones de lo divino. Su
obra La justificacion del bien parte del
ideal platonico y se proyecta hacia una
filosofia moral cristiana. En Bizantinis-
mo y Rusia, defiende una sintesis entre
oriente y occidente, donde la mistica
ortodoxa complementa la racionalidad
occidental. Nikolai Berdiaev, desde un
enfoque existencialista, afirmo la liber-
tad como esencia del ser humanoy vin-
culo la creacion espiritual con la digni-
dad humana. En El destino del hombre,
reivindica la capacidad creativa como
participacion en lo divino, en conso-
nancia con la tradicion de theosis.

La influencia bizantina perdura
en la literatura rusa, pero también en
su arquitectura —como puede obser-
varse en la catedral de San Basilio o
en la magnificencia del Kremlin, ecos
visibles del arte sacro bizantino— vy
en el cine de autores como Sergueéi
Eisenstein, Andréi Tarkovski o Alek-
sandr Sokdrov, quienes exploran la
espiritualidad, la memoria y la re-
dencion desde una estética profun-
damente simbolica.

Estos ejemplos muestran que la
tradicion bizantina no fue una simple
herencia cultural, sino una corriente
viva que nutrio el pensamiento ruso. El
logos, la idea del bien, la luz no creada
y la divinizacion como horizonte antro-
pologico siguen siendo claves de una
tradicion viva que articulo el pasado
helénico con la identidad eslava. Esta
confluencia generd una filosofia encar-
nada en la historia, sensible al sufri-
miento, atenta a la salvacion y compro-
metida con la pregunta por el sentido.



Estudiar esta transmision no solo
permite reconocer el papel de Bizan-
cio como mediador entre Grecia y Ru-
sia, sino también comprender como
las ideas migran, se transforman y se
reconfiguran en contextos nuevos, ge-
nerando formas originales de pensa-
miento y espiritualidad que siguen re-
sonando en la contemporaneidad. La
tradicion filosofica que emerge de esta
genealogia no es un eco del pasado,
sino un testimonio de su fecundidad.

Permite repensar las categorias moder-
nas de subjetividad, libertad y trascen-
dencia desde un horizonte simbolico
que enlaza la razon con la experiencia
mistica, la historia con la revelacion y el
pensamiento con la plegaria. En tiem-
pos marcados por la fragmentacion del
sentido y la pérdida de referentes espi-
rituales, volver a esta tradicion es abrir
una via para reencontrar el vinculo en-
tre filosofia y vida, pregunta por el sery
la esperanza de o sagrado.

Luis Pegut, Fémina de carne y hielo.

o

37



