
48

Hacia una comprensión
de la filosofía sorjuanina

Diana Janeth Rubio Medrano
Universidad Autónoma de Ciudad Juárez

ORCID: 0009-0001-6567-8635

Para todo se halla prueba
y razón en qué fundarlo;

y no hay razón para nada,
de haber razón para tanto.

Sor Juana.

La obra de sor Juana Inés de la Cruz ha sido estudiada con esmero desde múlti-
ples perspectivas. Más allá de la convicción de los lectores que encuentran en su 
producción literaria el prodigio de una religiosa novohispana que supo expresarse 
en diversos registros, están los estudiosos(as) que indagan en las formas estilísti-
cas, las imágenes poéticas o el contexto sociocultural del siglo XVII. Existen esfuer-
zos críticos que surgen de la minuciosidad filológica y otros tantos, como ahora nos 
interesa, que fundamentan la constitución de un indudable pensamiento filosófico 
en los textos de la autora.

Las ideas que constituyen este pensamiento se encuentran depositadas en toda 
la obra de la monja que, si bien, llegó a la cumbre poética a través del Primero sueño 
(1692) y el dominio de formas métricas como el soneto, el romance o la redondilla,1 
fue igualmente fructífera en la escritura prosística, a través de la Carta atenagórica, 
conocida también como Crisis de un sermón (1690), La Autodefensa espiritual, tam-
bién llamada Carta de Monterrey (1681) o La respuesta a sor Filotea de la Cruz (1691), 
1	 Llegó a declarar en la Respuesta: “yo nunca he escrito cosa alguna por mi voluntad, sino por ruegos y pre-

ceptos ajenos; de tal manera, que no me acuerdo haber escrito por mi gusto sino es un papelillo que lla-
man El Sueño" (470-471). Esto genera la impresión de cierta predilección por la escritura en verso, aunque 
en más de una ocasión llegó a hablar con pesadumbre de esta facilidad en la escritura, por ejemplo, en 
la Autodefensa espiritual: “me conformaba con la natural repugnancia que siempre he tenido a hacerlos, 
como consta a cuantas personas me conocen” (578).

Año 21, Núm. 65 (septiembre-diciembre, 2025): pp. 48-51. E-ISSN: 2594-0422, P-ISSN: 2007-1248
Recepción: 24-07-2025  Aceptación: 03-11-2025
DOI: http://dx.doi.org/10.20983/cuadfront.2025.65.11



49

por mencionar algunos textos en que 
resulta evidente la presencia de una 
tradición filosófica. Así se expresa, en 
este último: 

¿Cómo sin Lógica sabría yo los mé-
todos generales y particulares con 
que está escrita la Sagrada Escritura? 
¿Cómo sin Retórica entendería sus 
figuras, tropos y locuciones? ¿Cómo 
sin Física, tantas cuestiones naturales 
[…]? (447)
Las disciplinas mencionadas solo 

ascienden en complejidad: música, 
aritmética, geometría, arquitectura. 
Este pasaje evidencia una preocupa-
ción insistente por el saber de la épo-
ca, un encadenamiento entre formas 
de analizar el mundo muy propias de 
aquellos contemporáneos de la mon-
ja a quienes solemos denominar “fi-
lósofos” o incluso “científicos”; basta 
pensar en Carlos de Sigüenza y Gón-
gora, su gran amigo, capellán jesuita, 
en cuya escritura se vierten saberes de 
tipo histórico, astronómico y, evidente-
mente, filosófico. No es difícil imaginar 
al par de criollos en ávida y curiosa 
conversación. Ambos personajes con 
su respectiva obra, abonaron a lo que 
Jaques Lafaye identifica como “triunfa-
lismo criollo” (lo cual apunta a las ex-
presiones de orgullo novohispano).

En este sentido, cabe rescatar 
algunas opiniones, por ejemplo, la de 
Mauricio Beuchot, quien ha abordado 
este tema en diversas ocasiones, aun-
que destaca en su producción el libro 
titulado Sor Juana: una filosofía barro-
ca (1999); ahí señala, entre otras cosas, 
una línea de corrientes que se asoman 

en la obra sorjuanina. La escolástica, 
que a la manera de Santo Tomás de 
Aquino muestra una larga tradición 
aristotélica que creció en el medie-
vo; el hermetismo, que tomó fuerzas 
durante el Renacimiento al recuperar 
las enseñanzas del mitológico egipcio 
Hermes Trismegisto fusionándolas con 
rasgos neoplatónicos; y, la por enton-
ces, naciente modernidad que, por vía 
de Descartes, crece en Europa espar-
ciendo un espíritu, curioso, crítico y es-
céptico. Esa forma de ser, según cuenta 
Francisco López Cámara en el artículo 
titulado “El cartesianismo en Sor Juana 
y Sigüenza y Góngora” (1950), contie-
ne en sí la cautela, la desconfianza, la 
inquietud científica, el “primado de la 
razón matemática, autonomía filosófi-
ca, rechazo del principio de autoridad”. 
Pues nuestra autora “va siempre tras 
los fundamentos de la verdad”.

Ya en el siglo pasado, José Gaos 
consideraba El sueño como pertene-
ciente “a la historia de las ideas en 
México” (1960) y no puede dudarse de 
dicha afirmación dada su potencia lí-
rica, su riqueza lingüística y su com-
plejidad expresiva. Del mismo modo, 
unos años antes de la declaración del 
filósofo español, Ezequiel Adeodato 
Chávez discurría sobre las “Filosofías 
de Sor Juana” (1931), manifestando que 
todo en ella la colocaba en la senda 
del pensamiento; el fluir de su con-
ciencia le inclinaba “a ir fuera de sí 
misma, a cuanto pudiera entenderse y 
aprenderse, y sobre todo a la verdad”. 
Este sería el establecimiento de una 
actitud epistemológica ligada a la mo-



50

dernidad y compatible con la llamada 
duda cartesiana.

La afinidad con el espíritu mo-
derno la atiende también Laura Bení-
tez y así declara en “Sor Juana Inés de 
la Cruz y la filosofía moderna” (1994) 
que intenta verla como cercana a este 
periodo de la historia, pues considera 
perceptibles más allá de sus ideas so-
bre Dios, algunos temas como “el mun-
do físico, la educación, la organización 
de las ciencias, la libertad y algunas 
cuestiones epistemológicas” e integra 
otros como la disposición mental para 
el conocimiento o la necesidad de ir 
más allá de la intuición, debido a que 
solo por medio de esta no puede al-
canzarse un saber integral.

La filósofa Paula Gómez Alonzo 
aborda esta cuestión de manera con-
tundente en su “Ensayo sobre la filoso-
fía en sor Juana Inés de la Cruz” (1956), 
donde declara que el rasgo que define 
a un pensador es la “avidez de saber”, 
mismo que puede a veces expresarse a 
modo de “empeño impertinente”, tam-
bién indica que si algo caracteriza el 
pensamiento sorjuanino es el orden, 
es decir, una tendencia a la búsqueda 
sistemática de la verdad: la razón en 
primer término, antes que la “fantasio-
sa sensiblería”.

Hasta este punto, resalta el térmi-
no "verdad" como palpable deseo de la 
jerónima, apetencia que también, cabe 
subrayar, va de la mano con la fe, ya 
que el conocimiento resulta una vía de 
acercamiento a la deidad y elemento 
central para comprender las Sagradas 
Escrituras, las creaciones divinas y la 

apertura del alma. Sor Juana era ante 
todo una religiosa y así entendía las 
leyes naturales y el bien común como 
formas de unión con Dios, de ahí su 
vinculación con la escolástica y la ver-
tiente tomista.

El hermetismo aparece en relación 
con la física y la astronomía en un sen-
tido y con la magia y el esoterismo en 
otro. Implica pues una comprensión de 
la realidad que rozó a Sor Juana, al me-
nos como lectora y que quizá, en cierto 
modo, llegó a alimentar su imaginación 
y producción. La fuente de acceso a esta 
tradición sería el padre alemán Athana-
sius Kircher, a quien nuestra autora llegó 
a mencionar como “Atanasio Quirquei-
ro” e incluso inventó el verbo “kirkerizar” 
al abordar el tema de la combinatoria 
diagramática que el autor utilizaba para 
descubrir y explorar formas conceptua-
les y místicas.

Lo mencionado hasta aquí nos 
conduce a enlistar los temas de una 
búsqueda filosófica; serían tales como 
la lógica en el discurso, la búsqueda 
del conocimiento, la avidez de saber, las 
nociones de alma y razón, la existencia 
del libre albedrío, el ordenamiento de lo 
sensible frente a lo racional, las formas 
de la teología, cierto análisis de la es-
tructura social, además del sentido de la 
belleza. Para Sor Juana, la búsqueda in-
telectual se dirige por muchos caminos. 
Así lo señala en la Respuesta: “puedo 
asegurar que lo que no entiendo en un 
autor de una facultad, lo suelo entender 
en otro de otra que parece muy distante; 
y esos propios, al explicarse, abren ejem-
plos metafóricos de otras artes” (450).



51

Estamos frente a un intelecto 
abierto y audaz, cuyos lances se posan 
en la minuciosa observación y lectura, 
aunque también se vuelcan en la ha-
bilidosa manera de despegar el racio-
cinio a partir de lo disponible. De tal 
modo lo reitera unas líneas más tar-
de: “estudiaba continuamente diversas 
cosas, sin tener para alguna particular 
inclinación, sino para todas en general; 
por lo cual, el haber estudiado en unas 
más que en otras, no ha sido en mí 
elección, sino que el acaso de haber 
topado más a mano libros de aquellas 
facultades” (449).

Quizá sea esta la forma de conocer 
a la que debiéramos aspirar en nuestro 
andar contemporáneo que, de manera 
apresurada, siempre nos dirige a un en-
tendimiento fragmentario e inmediato. 
Si bien, existe una cantidad importan-
te de autores y estudios que se vuel-
can sobre el asunto aquí planteado, y 
que por ahora solo puedo abordar de 
manera esbozada, considero que el es-
fuerzo por concebir a Sor Juana como 
una pensadora integral todavía no se 
agota. Es necesario enunciarla muchas 
veces aún como la primera filósofa de 
México y de Latinoamérica.

Luis Pegut, Mujer de manto efímero.


