48

Cuadernos Fronterizos

Afo 21, Num. 65 (septiembre-diciembre, 2025): pp. 48-51. E-ISSN: 2594-0422, P-ISSN: 2007-1248
Recepcion: 24-07-2025 Aceptacion: 03-11-2025
DOI: http://dx.doi.org/10.20983/cuadfront.2025.65.11

Hacia una comprension
de la filosofia sorjuanina

Diana Janeth Rubio Medrano
Universidad Autonoma de Ciudad Juarez
ORCID: 0009-0001-6567-8635

Para todo se halla prueba
y razén en qué fundarlo;
y no hay razén para nada,
de haber razon para tanto.
Sor Jjuana.

LA OBRA DE SOR JUANA INES DE LA CRUZ HA SIDO ESTUDIADA CON ESMERO desde malti-
ples perspectivas. Mas alla de la conviccion de los lectores que encuentran en su
produccion literaria el prodigio de una religiosa novohispana que supo expresarse
en diversos registros, estan los estudiosos(as) que indagan en las formas estilisti-
cas, las imagenes poéticas o el contexto sociocultural del siglo XVII. Existen esfuer-
z0s criticos que surgen de la minuciosidad filologica y otros tantos, como ahora nos
interesa, que fundamentan la constitucion de un indudable pensamiento filosofico
en los textos de la autora.

Las ideas que constituyen este pensamiento se encuentran depositadas en toda
la obra de la monja que, si bien, llegd a la cumbre poética a través del Primero sueno
(1692) y el dominio de formas métricas como el soneto, el romance o la redondilla;
fue igualmente fructifera en la escritura prosistica, a traves de la Carta atenagorica,
conocida también como Crisis de un sermon (1690), La Autodefensa espiritual, tam-
bién llamada Carta de Monterrey (1681) o La respuesta a sor Filotea de la Cruz (1691),

7 Llegd a declarar en la Respuesta: “yo nunca he escrito cosa alguna por mi voluntad, sino por ruegosy pre-
ceptos ajenos; de tal manera, que no me acuerdo haber escrito por mi gusto sino es un papelillo que lla-
man El Sueno" (470-471). Esto genera la impresion de cierta predileccion por la escritura en verso, aunque
en mas de una ocasion llegd a hablar con pesadumbre de esta facilidad en la escritura, por ejemplo, en
la Autodefensa espiritual: “me conformaba con la natural repugnancia que siempre he tenido a hacerlos,
como consta a cuantas personas me conocen” (578).



por mencionar algunos textos en que
resulta evidente la presencia de una
tradicion filosofica. Asi se expresa, en
este dltimo:

;Como sin Logica sabria yo los mé-

todos generales y particulares con

que esta escrita la Sagrada Escritura?

;Como sin Retorica entenderia sus

figuras, tropos y locuciones? ;Como

sin Fisica, tantas cuestiones naturales

[..]?7 (447)

Las disciplinas mencionadas solo
ascienden en complejidad: musica,
aritmética, geometria, arquitectura.
Este pasaje evidencia una preocupa-
cion insistente por el saber de la épo-
ca, un encadenamiento entre formas
de analizar el mundo muy propias de
aquellos contemporaneos de la mon-
Ja a quienes solemos denominar “fi-
l0sofos” o incluso “cientificos”; basta
pensar en Carlos de Siglienza y Gon-
gora, su gran amigo, capellan jesuita,
en cuya escritura se vierten saberes de
tipo historico, astrondmico y, evidente-
mente, filosofico. No es dificil imaginar
al par de criollos en avida y curiosa
conversacion. Ambos personajes con
su respectiva obra, abonaron a lo que
Jaques Lafaye identifica como “triunfa-
lismo criollo” (lo cual apunta a las ex-
presiones de orgullo novohispano).

En este sentido, cabe rescatar
algunas opiniones, por ejemplo, la de
Mauricio Beuchot, quien ha abordado
este tema en diversas ocasiones, aun-
que destaca en su produccion el libro
titulado Sor Juana: una filosofia barro-
ca (1999); ahi senala, entre otras cosas,
una linea de corrientes que se asoman

en la obra sorjuanina. La escolastica,
que a la manera de Santo Tomas de
Aquino muestra una larga tradicion
aristotélica que crecid en el medie-
vo; el hermetismo, que tomo fuerzas
durante el Renacimiento al recuperar
las ensenanzas del mitologico egipcio
Hermes Trismegisto fusionandolas con
rasgos neoplatonicos; vy, la por enton-
ces, naciente modernidad que, por via
de Descartes, crece en Europa espar-
ciendo un espiritu, curioso, critico y es-
céptico. Esa forma de ser, seglin cuenta
Francisco Lopez Camara en el articulo
titulado “El cartesianismo en Sor Juana
y Siglienza y Gongora” (1950), contie-
ne en si la cautela, la desconfianza, la
inquietud cientifica, el “primado de la
razon matematica, autonomia filosofi-
ca, rechazo del principio de autoridad”.
Pues nuestra autora “va siempre tras
los fundamentos de la verdad”.

Ya en el siglo pasado, José Gaos
consideraba El sueno como pertene-
ciente “a la historia de las ideas en
México” (1960) y no puede dudarse de
dicha afirmacion dada su potencia li-
rica, su riqueza linglistica y su com-
plejidad expresiva. Del mismo modo,
unos anos antes de la declaracion del
filosofo espanol, Ezequiel Adeodato
Chavez discurria sobre las “Filosofias
de Sor Juana” (1931), manifestando que
todo en ella la colocaba en la senda
del pensamiento; el fluir de su con-
ciencia le inclinaba “a ir fuera de si
misma, a cuanto pudiera entenderse y
aprenderse, y sobre todo a la verdad”.
Este seria el establecimiento de una
actitud epistemologica ligada a la mo-

49



50

dernidad y compatible con la llamada
duda cartesiana.

La afinidad con el espiritu mo-
derno la atiende también Laura Beni-
tez y asi declara en “Sor Juana Inés de
la Cruz y la filosofia moderna” (1994)
que intenta verla como cercana a este
periodo de la historia, pues considera
perceptibles mas alla de sus ideas so-
bre Dios, algunos temas como “el mun-
do fisico, la educacion, la organizacion
de las ciencias, la libertad y algunas
cuestiones epistemologicas” e integra
otros como la disposicion mental para
el conocimiento o la necesidad de ir
mas alla de la intuicion, debido a que
solo por medio de esta no puede al-
canzarse un saber integral.

La filosofa Paula Gomez Alonzo
aborda esta cuestion de manera con-
tundente en su “Ensayo sobre la filoso-
fia en sor Juana Inés de la Cruz” (1956),
donde declara que el rasgo que define
a un pensador es la “avidez de saber”,
mismo que puede a veces expresarse a
modo de “empeno impertinente”, tam-
bién indica que si algo caracteriza el
pensamiento sorjuanino es el orden,
es decir, una tendencia a la busqueda
sistematica de la verdad: la razon en
primer término, antes que la “fantasio-
sa sensibleria”.

Hasta este punto, resalta el térmi-
no "verdad" como palpable deseo de la
jeronima, apetencia que también, cabe
subrayar, va de la mano con la fe, ya
que el conocimiento resulta una via de
acercamiento a la deidad y elemento
central para comprender las Sagradas
Escrituras, las creaciones divinas y la

apertura del alma. Sor Juana era ante
todo una religiosa y asi entendia las
leyes naturales y el bien comin como
formas de union con Dios, de ahi su
vinculacion con la escolastica y la ver-
tiente tomista.

El hermetismo aparece en relacion
con la fisica y la astronomia en un sen-
tido y con la magia y el esoterismo en
otro. Implica pues una comprension de
la realidad que rozo a Sor Juana, al me-
nos como lectora y que quiza, en cierto
modo, llegd a alimentar su imaginacion
y produccion. La fuente de acceso a esta
tradicion seria el padre aleman Athana-
sius Kircher, a quien nuestra autora llegod
a mencionar como “Atanasio Quirquei-
ro” e incluso invento el verbo “kirkerizar”
al abordar el tema de la combinatoria
diagramatica que el autor utilizaba para
descubrir y explorar formas conceptua-
les y misticas.

Lo mencionado hasta aqui nos
conduce a enlistar los temas de una
busqueda filosofica; serian tales como
la logica en el discurso, la busqueda
del conocimiento, la avidez de saber, las
nociones de alma y razon, la existencia
del libre albedrio, el ordenamiento de o
sensible frente a lo racional, las formas
de la teologia, cierto analisis de la es-
tructura social, ademas del sentido de la
belleza. Para Sor Juana, la bdsqueda in-
telectual se dirige por muchos caminos.
Asi lo senala en la Respuesta: “puedo
asegurar que lo que no entiendo en un
autor de una facultad, lo suelo entender
en otro de otra que parece muy distante;
y es0s propios, al explicarse, abren ejem-
plos metaforicos de otras artes” (450).



Estamos frente a un intelecto
abierto y audaz, cuyos lances se posan
en la minuciosa observacion y lectura,
aunque también se vuelcan en la ha-
bilidosa manera de despegar el racio-
cinio a partir de lo disponible. De tal
modo lo reitera unas lineas mas tar-
de: “estudiaba continuamente diversas
cosas, sin tener para alguna particular
inclinacion, sino para todas en general;
por lo cual, el haber estudiado en unas
mas que en otras, no ha sido en mi
eleccion, sino que el acaso de haber
topado mas a mano libros de aquellas
facultades” (449).

Quiza sea esta la forma de conocer
a la que debiéramos aspirar en nuestro
andar contemporaneo que, de manera
apresurada, siempre nos dirige a un en-
tendimiento fragmentario e inmediato.
Si bien, existe una cantidad importan-
te de autores y estudios que se vuel-
can sobre el asunto aqui planteado, y
que por ahora solo puedo abordar de
manera esbozada, considero que el es-
fuerzo por concebir a Sor Juana como
una pensadora integral todavia no se
agota. Es necesario enunciarla muchas
veces aun como la primera filosofa de
México y de Latinoameérica.

Luis Pegut, Mujer de manto efimero.

51



